(D)

\s?ECFg %SQR Cattedrale di Verona, giovedi 19 febbraio 2026

Ritiro unitario di inizio Quaresima

Meditazione di don Giuliano Zanchi

Questo contesto di preghiera che ci fa stare insieme davanti al Signore ci permette di concentrarci
sullo spessore e sulla dignita del nostro ministero. E di farlo in un clima di riposo interiore, di calma
dello spirito. Questo mi permette anche di dare a queste parole un tono meditativo, perché non
sembri una lezione. E per ricordarci che uno solo ¢ il nostro Maestro.

E allora, insieme con il vero Maestro, lasciamo per un attimo a distanza I'incalzare delle situazioni, la
pressione dei doveri concreti e I'insieme delle aspettative che |i accompagnano, e anche le
frustrazioni che qualche volta ne derivano e gli effetti tossici che ne conseguono. Nella preghiera
troviamo il giusto distacco per pensare con calma a quello che siamo. Senza presunzioni infantili e
senza inutili sensi di colpa.

Noi siamo anzitutto dei credenti. Persone che affidano la loro finitezza di esseri mortali e limitati e
per questo anche peccatori, alla promessa di Gesu. La promessa di Gesu e che nessuna vita e
partorita invano e che I'amore & per sempre. Perché Dio & buono e fedele. Siamo come tutti, esposti
all’'enigma di cui questa promessa si fa carico. Siamo come tutti, misuriamo gli anni che passano.
Facciamo i conti con i nostri limiti. Sentiamo la voce del nostro desiderio. Cerchiamo di essere un po’
felici. Facciamo fronte alla delusione, qualche volta al dolore. Cerchiamo anche noi la grazia degli
affetti e proviamo a onorare il compito della vita sempre, anche quando la vita ci fa piangere.
Come tutti, qualche volta ci chiediamo facciamo bene a fare il bene? Sto spendendo bene i miei anni?
Cosa sara di me? Ho fatto le scelte giuste. Cerchiamo di stare lontano dalle scorciatoie, dai diversivi,
dalle superficialita e dai risentimenti, anche se non sempre ci riusciamo. Ma crediamo a Gesu
guando ci dice che il male non lascia niente e del bene resta tutto. E proviamo a fidarci. Per quanto
distinguere il bene dal male non sia facile per nessuno e quindi nemmeno per noi.

Siamo anzitutto dei credenti e si deve vedere. Non dal vestito, ma da che uomini siamo. Se non si
vede il credente del prete, si finisce per vedere solo un pover’'uomo che ha nascosto le sue paure e
le sue superficialita e i suoi rancori nell’involucro di una funzione.

E senza rendersene conto le trasforma in prepotenze grandi o piccole, visibili o invisibili. Noi siamo
dei credenti a cui & capitato di diventare preti. A cui tanta gente riconosce l'onore e la responsabilita
di essere ministri del Vangelo. E per questo ci & grata. E ci vuole bene sempre, specie la gente
semplice che si fida di noi. E allora dobbiamo sempre ricordarcelo la fiducia dei semplici € tra i debiti
morali piu alti che esistono.

Siamo dei credenti che hanno dato la loro disponibilita a prendersi cura della comunita. In modo
ufficiale e in modo permanente, cioé per tutta la vita e non come un mestiere. Dedicare tutto il
nostro cuore, tutta la nostra mente, tutta la nostra anima e tutte le nostre forze a beneficio della
comunita. Per fare che cosa? Per fare in modo che lo stare insieme dei cristiani di cui noi facciamo
parte, sia riflesso evidente a tutti del’'umanita? Quando I'umanita viene animata dallo Spirito di Gesu?
Solo per questo siamo preti, non per altro. La Chiesa non e quel posto dove tutti devono entrare per
essere graditi a Dio. La Chiesa e quel posto dove qualcuno, liberamente, per amore, fa vedere quello
che Dio ha gia voluto per tutti. Noi serviamo questo.



Quando una volta tutti erano cristiani o per lo meno stavano raccolti in un sistema sociale strutturato
dal cristianesimo era piu difficile capire questa differenza, che &€ anche una relativita, cioe il fatto che
la Chiesa esiste relativamente all'umanita. Infatti non la si capiva tanto. E si pensava che tutto il
mondo doveva entrare nella Chiesa. Ma adesso che i cristiani si sono accorti di essere solo una parte
dell’'umanita, possiamo e dobbiamo tornare a capirlo bene.

Il destinatario della grazia di Dio & I'umanita intera. E la folla di chiunque che circonda le nostre
comunita. E le nostre comunita sono il posto dove tutti, se vogliono, possono vedere I'umanita divina
di Gesu, speranza e destino per tutti noi preti abbiamo il compito di mantenere le nostre comunita
dentro questa qualita. E lo stare insieme dei cristiani che parla di Gesu e dello Spirito che riempie il
mondo e di Dio che non lo fa mancare a nessuno.

Amatevi gli uni gli altri come io ho amato voi. Da questo non da altro riconosceranno che siete miei
discepoli. Ecco, il nostro ministero serve a rendere la comunita come un secondo corpo umano di
Cristo. Per questo abbiamo una vita che sembra speciale. Non andiamo a lavorare. Non abbiamo una
famiglia nostra. Diamo tutto il nostro tempo; per questo ci fanno studiare; per questo ci pagano; e
per questo ci chiedono di avere affetti e legami liberi, maturi per tutti.

Siamo fratelli nel credere e siamo servitori nello stare insieme e nel dare alla comunita la forma di
Gesu. Il servitore e un servitore, non un padroncino.

E sa di avere responsabilita su qualcosa che non &€ suo e che é piu grande di lui e spesso sa di dover
lavorare per qualcosa di cui non € nemmeno sicuro di vedere la fine, di vedere la pienezza di vedere
lo spessore. Come Moseé che intravede la terra promessa sapendo che non vi entrera. Il servitore
prepara tutto per la festa, sapendo che non ¢ lui il festeggiato.

E quando invece si mette istintivamente e insistentemente a capotavola, ben vestito e con fare
perentorio, puo anche darsi che la sala si riempia, ma il clima non & quello della festa. Il vero servitore
ha il talento della descrizione, della discrezione e la capacita di sfilarsi quando bisogna sfilarsi.

Per essere buoni servitori, inutile dirlo, non dovrebbe essere detto a noi. Bisogna imparare da Gesu.
E ogni tanto, anzi per la verita, con costanza, occorre tornare alla scuola della Scrittura. Una delle
tante pagine che ci possono ispirare e sono tantissime. E quella che abbiamo ascoltato e quella delle
nozze di Cana, con la quale Giovanni confeziona la sua scena di manifestazione messianica di Gesu,
una delle tre famose.

E Giovanni ci mette subito di fronte a una grande sorpresa. Istintivamente noi ci aspetteremmo.
Come manifestazione messianica di Gesu, qualcosa di molto religioso. Di esplicitamente religioso. In
un contesto sacro o sacro. Di grande emozione epifanica, quasi di suggestione soprannaturale.
Invece Gesu si manifesta a un matrimonio. Impegnato a salvare la festa di due ragazzi che si sposano.
Non c’e niente di piu semplice e di piu eccezionale. Di piu normale, di piu straordinario. Per questo
guesta scena, per quanto questa scena possa anche riferirsi a un vero momento della vita di Gesu.
Magari Gesu & andato davvero a questo matrimonio. E chiaro che I'immagine di questo matrimonio
€ un po’ una parabola, no? E di che cosa?

E una parabola della creazione. E della sua bonta e della sua bellezza e dell’'umanita che nella
reciprocita della differenza viene consegnata alle promesse della vita, come ad Adamo ed Eva che
vengono messi al mondo. Invitata a un futuro di fecondita e di generazione. Con una musica in
sottofondo che dice questa. Questa &€ una cosa molto buona.

La creazione, la vita, il generare il maschio, la femmina, i figli, I'esistenza. Questa € una cosa molto
buona. Eppure nel cuore di questa promessa, nella quale cresce ogni umano di questa terra e in cui
cresciamo anche noi, si fa vivo I'inconveniente della finitezza e il veleno della mortalita. Che sembra
contraddire il presupposto dell'amore, che & quello di essere per sempre.



Noi umani viviamo cosi. Costruiamo legami che hanno l'irragionevole pretesa di essere per sempre,
anche quando sanno che la vita li dividera e la morte li contraddire. Ma noi siamo cosi. Cioe viene
meno il vino della pienezza. Che noi umani possiamo gustare in certi momenti fondativi della nostra
esistenza. Nell’infanzia, per esempio, quando siamo stati veramente felici, quando eravamo nel
paradiso terrestre.

E difatti noi I'infanzia la ricordiamo con straziante nostalgia, perché ci fa ricordare che noiin Paradiso
siamo stati nella grazia delllamore giovane e primaverile. Nell'intensita generatrice dei nostri
progetti di vita. Ecco il vino che finisce, & I'incanto che si spegne della felicita che abbiamo provato.
E una domanda che si accende. Dove finiamo? Dove andiamo a finire? Esiste un dove per la nostra
finitezza?

Ecco di cosa parla la scena di quel matrimonio, del venir meno del vino. E allora in Gesu che rimette
in tavola il vino. Vediamo gia adombrato questo dove questa pienezza restituita? Il dove che attende
la nostra finitezza. E conferma la vita come promessa affidabile. Il vino che ricompare. E la gioia che
ci sara. Quando non saremo piu qui e non ci sara piu questo mondo e sara finita questa storia e sara
tutto trasportato oltre il piccolo.

Qui che conosciamo. E tutto sara trasformato in quello che avrebbe sempre dovuto essere. E anche
noi diventeremo quello che non siamo stati del tutto capaci di essere e saremo finalmente adatti
alll'umanita che ci & stata data. E tutto trovera la sua giustizia. Gli innocenti verranno onorati. Le
vittime verranno ripagate. | prepotenti si vergogneranno.

| carnefici si sentiranno umiliati dalle loro azioni. Tutti capiremo la profondita della giustizia che
abbiamo offeso. E sapremo dirci le cose che non ci siamo detti.

Sapremo se avremo le prove che il male non ha lasciato niente e che del bene invece & rimasto tutto.
E ci toglieremo tutti molti pesi dallo stomaco. E saremo capaci di perdono per tutti. Come saremo
capaci finalmente di amore per tutti e anche Dio? Anche Dio. Anzi Lui per primo, dovra chiedere
scusa a molti per quello che & loro capitato e per tutto quello che hanno dovuto passare.

Questo ¢ il vino. La gioia che ci sara. Pienezza che ci verra restituita. Ecco cosa sara il vino. E come
sara bello scoprire che abbiamo fatto bene a fidarci. Che la fede, in fondo, & questo fidarsi e fidarsi.
Che che sara cosi. Ma il vino Gesu che vedete non lo mette direttamente sulla tavola. Non lo mette
direttamente sulla tavola, lo fa arrivare come acqua trasformata, perché questo non & un gioco di
prestigio. Significa che non esiste una pienezza magica che non sia trasformazione della nostra e
della sua finitezza. E questo ci aiuta a capire anche il senso profondo dell’incarnazione di cui noi
siamo parimenti servitori; il senso profondo dell’incarnazione di Gesu. Gesu non visita il mondo
semplicemente. Gesu lo abita. Come ogni altro umano abita il mondo nella carne, nella finitezza, nel
limite, nella mortalita. Ecco, bravo Signore, cosi provi anche tu. Cosi capisci cosa vuol dire vivere nella
finitezza, esistere nel limite, essere mortali, cercare il bene quando si & continuamente provocati dal
male. Ecco, cosi provi anche tu e ci fai vedere come si fa e vediamo come te la cavi, come si resta
nella benedizione della vita, anche dei limiti del male.

Ecco. Gesu @ stato acqua prima di essere vino. L'acqua. E quel che tiene viva qui I'esistenza. La vita,
la condizione umana. Come quella che va a cercare la samaritana bisognosa di attingere dalla sua
vitalita ogni giorno. Perché I'acqua e questo, questa esistenza che va tenuta viva tutti i giorni, perché
sia nel tempo. Nel tempo che passa, nel limite che ci costituisce, si scopre il vino della promessa.
Solo accettando la limpida finitezza dell’acqua, cioé della vita, dell’esistenza. Ma in questa storia.
Soltanto i servitori sanno dell’acqua. Nessun altro, solo i servitori sanno che Gesu ha detto Preparate
I'acqua. Accettando di portarla in tavola, sapendo che viene attesa come vino e nel timore di fare Ia
figura degli stupidi.



Eppure, consegnandosi con fiducia a questo compito. Apparentemente senza logica, ecco, se non la
fede, questa cosa che puo essere fede se non é servizio fiducioso, questo. La fede del discepolo.

E del ministro che sa di non poter portare lui il vino, cioé la pienezza, il riscatto, la gioia che ci sara.
Sa solo che tutto parte dall'acqua. Dalla scommessa sulla vita come cosa buona, anche di fronte alle
contraddizioni e anche di fronte ai limiti. La cultura che noi oggi respiriamo. Soprattutto i saperi forti
che organizzano I'amministrazione della vita sociale — dico saperi forti, senza ironia e senza polemica;
saperi forti perché sono oggettivamente quei saperi attraverso i quali noi strutturiamo la vita
concreta dell'anno, del nostro stare insieme di umani — ecco la cultura che respiriamo e i saperi forti
che organizzano il nostro mondo che ci ha tolto le parole e anche i pensieri per esprimere la
vocazione trascendente delle nostre esistenze.

Cioe non ci aiutano a desiderare il buon vino, non ci aiutano piu a desiderare il buon vino e ci
convincono che anche l'acqua é sostanzialmente contaminata, che cioe la condizione umana e
perduta in partenza. | cristiani esistono per dire che I'acqua invece e buona. Che si puo trasformare
in vino. Certo, oggi ci hanno tolto le parole per dirlo, anche i pensieri e quindi? E come se questa
cosa non si potesse piu dire. E poi, certo, noi abbiamo le nostre parole, i nostri pensieri che ci
vengono da. Millenni di meditazione umana e di ricerca di Dio e di secoli di cristianesimo che ha
riflettuto pero dobbiamo anche constatare che le nostre parole sono diventate un po’ esauste. Che
sono diventate un po’ gusci vuoti, che abbiamo bisogno di restituire loro dello spessore e che questo
non si fa stando fuori dai linguaggi di tutti, persino di questi saperi forti che ci dicono guarda che
I'acqua & contaminata e del vino non parliamone.

Il compito importante e quello piu fondamentale: i cristiani esistono per dire che I'acqua & buona; e
che si puo trasformare in vino. | cristiani sono questi servitori che scommettono sulla bonta
dell’acqua e la portano in tavola anche a costo di fare brutta figura. Aspettando il buon vino. Fra
questi servitori ci siamo anche noi preti, noi preti servitori tra i servitori.

Che soprattutto oggi hanno questo compito, questo compito piu di altri, questo compito. Tutto il
resto serve solo se serve a questo. Senza perder troppo tempo a occuparci del nostro condominio
ecclesiastico. Come se fosse il vero luogo della salvezza, il fortino della felicita e di tutte le risposte.
Spesso, anche senza volerlo, noi diamo questa impressione. Di essere costantemente preoccupati
della sopravvivenza dell’istituzione e dei suoi presidi. E delle sue ritualita e delle sue abitudini e del
suo patrimonio mobile immobile, mentre fuori ci sono moltitudini che aspettano una parola.

Vera, autorevole sull’origine e sulla destinazione. Sullo spessore spirituale della nostra esistenza e
sulla vita del mondo che verra. Noi siamo servitori di questa attesa, non portinai di un tempio.

Su questo il Vangelo & anche pieno di ironia. Anche questo Vangelo di Giovanni che sappiamo, il
Vangelo piu alto, quello piu teologico, anche quello pil astruso per certi versi, pero &€ anche pieno di
ironia. Per esempio. Beh, intanto in questa scena no. Dove Dio si manifesta attraverso Gesu e lo fa.
Salvando la festa di nozze di due ragazzi che si sposano e c’e tanta ironia in questa presentazione.
Ma poi anche quando ci fa vedere Gesu. Che nei pressi di un pozzo parla con una donna di acqua e
di vita, dell’esistenza, capisci dai mariti, dalla felicita, dalla giustizia di queste cose lui solo con lei.
Lui da solo. E l'ironia & questa dove sono i discepoli? Dove sono finite? Dove son finite? E allora
chiudo cosi, con questa domanda che puo aiutare la nostra conversione quaresimale. Dove siamo
noi? Mentre Gesu prepara I'acqua della vita e promette il vino del suo riscatto, mentre lui fa questo
lavoro anche da solo, con tutti in questo mondo, noi dove siamo?

E a fare che cosa?



